
Volume 35.1 (2015) 231Reviews

Ana María Rodríguez-Rodríguez. Letras liberadas: Cautiverio, escritura y 
subjetividad en el Mediterráneo de la época imperial española. Madrid: 
Visor Libros, 2013. Biblioteca %lológica hispana, 142. ISBN: 
978-84-9895-142-4.

Pocas experiencias tan radicales como la del cautiverio, con la pérdida de 
la libertad que conlleva en manos hostiles, el cuestionamiento de la propia 
dignidad y aun de la misma individualidad, el resquebrajamiento de las con-
vicciones ante la imperiosa necesidad de la supervivencia y luego, si cabe, el 
retorno complejo y no siempre amigable a una sociedad y una vida que fue, 
pero que ya no puede ser, al menos de la misma manera que era antes. A esa 
vivencia extrema se consagra el libro de Ana María Rodríguez-Rodríguez, que, 
aunque pone su punto de mira en los siglos XVI y XVII, mira también, como 
se sigue del epílogo, a nuestro propio tiempo, con tantos ejemplos cercanos y 
diversos de secuestros y cautiverios en guerras que todavía podemos llamar de 
religión. Y es que los libros, por muy lejano que sea el tiempo en que fueron 
concebidos, se siguen leyendo no solo como arqueología %lológica o cultural, 
sino, sobre todo, para entendernos a nosotros mismos en el mundo que nos 
ha tocado vivir.

A través del con+icto militar que asoló el Mediterráneo en la Edad 
Moderna, Letras liberadas analiza el cautiverio entre turcos en tres textos con-
temporáneos y escritos por españoles que lo vivieron en primera persona: los 
Cautiverios y trabajos de Diego Galán, la Topografía e historia general de Argel, 
cuya autoría se asigna a Antonio de Sosa, y cuatro de las comedias compues-
tas por Miguel de Cervantes, El trato de Argel, Los baños de Argel, El gallardo 
español y La gran sultana doña Catalina de Oviedo. Todos ellos coinciden en 
verbalizar el cautiverio como un modo de conjurar los propios fantasmas y 
de justi%carse ante los lectores de la sociedad que los recoge de nuevo, aun-
que no sin cierta descon%anza hacia el que, aun habiendo sufrido contra su 
voluntad, ha vivido un largo tiempo entre enemigos, con los peligros que ello 
implica para la fe religiosa, la identidad política y hasta para el ejercicio de la 
sexualidad. El modo de hacerlo, explica Rodríguez, es “instalarse en las ideas 
preconcebidas de sus receptores, aproximándose a ellos, tranquilizándoles al 
con%rmar la visión del islam y del cautiverio mayoritaria en el imaginario 
colectivo hispano. Las complicaciones surgen cuando la complejidad de la 
experiencia vivida en territorio islámico no puede reducirse a esas ideas he-
gemónicas” (14). El con+icto nace, pues, del contraste entre discurso o%cial 
sobre el imperio, la religión y el sexo y la complejidad de la verdad vivida, que 



232 CervantesReviews

se intenta solventar por medio de esas reconstrucciones escritas como memo-
ria y carta de reintegración al orden o%cial.

El primer capítulo, “Vicisitudes del yo autobiográ%co en los textos de 
cautivos: Cautiverio y trabajos de Diego Galán,” se construye a partir del estu-
dio de las dos versiones que conservamos del texto. La primera de ellas, más 
antigua, presta una mayor atención a los datos históricos, al mundo otomano 
y a la fascinación que el cautivo cristiano siente por él; la segunda, sin em-
bargo, elimina la información que Galán consideró inadecuada y la sustituye 
por un estilo más retórico, llegando incluso a insertar un buen puñado de 
fragmentos tomados a las bravas de obras de %cción literaria, como la Varia 
fortuna del soldado Píndaro de Céspedes y Meneses. La razón de ese cambio 
residiría en la necesidad de poner distancia con el yo que fue en el cautiverio, 
acaso demasiado próximo al Otro —así, con la misma mayúscula que utiliza 
la autora— y necesitado ahora de justi%carse ante sus propios compatriotas. 
Rodríguez otorga, además, una signi%cativa importancia a los silencios del 
texto, insistiendo en que el autor se limita a dar cuenta de circunstancias 
super%ciales y prescinde de cualquier alusión a lo más íntimo. De ello deduce 

—y es lo que me resulta más cuestionable— que ese silencio implica la nega-
ción de una verdad, ya sea la de la posibilidad de haber renegado o la haber 
llegado a practicar la sodomía (54-55). El intento último de la escritura del 
Cautiverio correspondería, entonces, al “intento de reorganización de la expe-
riencia y, sobre todo, la búsqueda de identidad de un sujeto en con+icto con-
sigo mismo y con la sociedad en la que busca desesperadamente reintegrarse. 
El Cautiverio se mueve entre el deseo de expresión del sujeto de la escritura y 
la necesidad de elaborar una construcción textual ajustada a las expectativas 
de sus receptores en relación con el cautiverio en el Mediterráneo” (74).

El caso de Antonio de Sosa —que se analiza en el capítulo, “La cruel-
dad del cautiverio: Propaganda e historia: Topographía e historia general de 
Argel”— es muy otro. Su libro comienza como un intento de dar a conocer a 
los lectores españoles la realidad geográ%ca, histórica y política de un enclave 
esencial para la política mediterránea, como fue el reino de Argel, aunque 
también se da cuenta —interesada, claro está— de las creencias y los modos 
de vida del enemigo. Hay que esperar hasta los dos diálogos que cierran el 
libro para que Sosa vuelve ojos hacia la violencia, un aspecto terrible de su 
propia experiencia, que Galán había pretendido hasta cierto punto esquivar. 
La narración detallada de la tortura y los padecimientos que los españoles 
sufrían en Argel conllevaba una llamada de atención a los lectores, pero, sobre 
todo, un reproche a la corona española y una propuesta política cercana a la 



Volume 35.1 (2015) 233Reviews

formulada por Cervantes en la Epístola a Mateo Vázquez y en El trato de Argel. 
Un imperio católico, como el de los Austrias, no podía permitirse la postra-
ción y el abandono de sus súbditos, muchos de ellos soldados, en un territorio 
cercano, como el norte de África, por lo que Galán apunta a la necesidad de 
una nueva política mediterránea que afronte y resuelva la situación. Más allá, 
Rodríguez entiende que Argel se convierte en un icono del sentimiento de 
crisis que asoló España a %nales del siglo XVI, cuando comenzaba a cuestio-
narse la existencia misma del imperio y de los pilares ideológicos sobre los 
que se sostenía.

El tercer capítulo se reserva a Cervantes con el título de “Masculinidades 
en con+icto: Las comedias de cautiverio de Cervantes.” El estudio se centra 
en las cuatro comedias ya mencionadas, aunque sin perder de vista otros 
textos cervantinos que abordan el asunto del cautiverio, como la historia del 
capitán cautivo en el Quijote de 1605 o la novelita “El amante liberal.” A lo 
largo de casi treinta años, Cervantes volvió una y otra vez sobre un período 
terrible y decisivo de su vida para ofrecer perspectivas distintas, aunque com-
plementarias sobre la cuestión. Y así, si El trato de Argel re+eja la angustia y 
las preocupaciones de un cautivo recién liberado tras años de sufrimiento en 
Argel, La gran sultana construye una imagen mucho menos doliente y más 
literaria, donde la acción se traslada a un espacio exótico y casi de entresueño 
como Constantinopla.

Rodríguez esquiva con muy razonables argumentos la dimensión auto-
biográ%ca de estas comedias de cautivos y evita los tópicos sobre la tolerancia 
entre civilizaciones que con tan ancha manga se les han venido aplicando. 
Por el contrario, insiste en que la supuesta hibridez de textos como La gran 
sultana se convierte, a la postre, en “un símbolo de la superioridad del imperio 
español, del cristianismo que representa, y de la irreductible masculinidad 
de sus hombres” (163). Al tiempo, la autora apuesta por interpretar las obras 
como un ejercicio de transformación de una experiencia traumática en %cción 
literaria y analiza con %nura el papel de lo masculino y lo femenino en dichas 
piezas. Como se explica en estas Letras liberadas, nadie antes ni acaso después 
concentró tanta atención en un colectivo —el de las mujeres cautivas— ge-
neralmente olvidado por el poder y por la historia o%cial. Cervantes, por el 
contrario, puso a varias mujeres, con sus particulares con+ictos amorosos o 
morales, en el eje de sus tramas, en parangón con los protagonistas masculi-
nos. Si he de poner un pero, acaso me resulte excesivo respecto a la literalidad 
del texto cervantino la importancia concedida al deseo sexual en personajes 
como Arlaja y Margarita de El gallardo español o la ausencia de análisis de la 



234 CervantesReviews

dimensión cómica del cautiverio que Cervantes cifró en personajes secunda-
rios, pero con un papel decisivo, como el sacristán en Los baños de Argel, el 
soldado Buitrago en El gallardo y, sobre todo, Madrigal en La gran sultana.

Sea como fuere, estamos ante un libro inteligente, que aborda desde una 
perspectiva sensata y matizada el re+ejo que la experiencia del cautiverio dejó 
en los textos de tres cautivos españoles del XVI reintegrados en el orden cris-
tiano y obligados a justi%carse ante sí mismos y ante los demás, tras los años 
pasados en contacto con el enemigo turco. Sus testimonios tienen, desde lue-
go, una dimensión personal, pero también aspiran a que su sufrimiento y el 
de los que quedan en Argel no caiga en el olvido. Se añade a ello una llamada 
de atención a la monarquía hispánica y a sus obligaciones para con los súbdi-
tos que retiene el imperio otomano. Ana María Rodríguez-Rodríguez ha sa-
bido trazar un contexto histórico, ideológico y humano para unos textos que 
comienzan con la autojusti%cación interesada de los Cautiverios y trabajos de 
Diego Galán, siguen con el ejercicio político de la Topografía e historia general 
de Argel atribuida a Antonio de Sosa y culminan en las cuatro comedias con 
las que Cervantes reconstruyó su propio cautiverio para trasladar al público 
español del Siglo de Oro en forma literaria.

Luis Gómez Canseco
Universidad de Huelva

canseco@uhu.es

Gil-Osle, Juan Pablo. Amistades imperfectas: Del Humanismo a la 
Ilustración con Cervantes. Biblioteca Áurea Hispánica 83. Madrid: 
Iberoamericana, 2013. ISBN 978-84-8489-640-1.

From Antiquity through the Renaissance, friendship was an impor-
tant theme both in philosophy and in literature. Books Eight and Nine of 
Aristotle’s Nicomachean Ethics and Cicero’s De amicitia formed the backbone 
of theoretical thought about friendship, the relationship that reached its apex 
when formed and shared by two virtuous men. In this study, Juan Pablo Gil-
Osle posits that Cervantes was writing at a time when this traditional concept 
of friendship was undergoing a change in accord with the way social norms 


